# 中井履軒 『論語逢原』 における「専言之仁」「偏言之仁」

## 佐藤秀俊

### はじめに

語』に注釈を施した『論語逢原』はその一部である。の経学研究を整理し、『七経逢原』を編纂した。『論に活躍した、懐徳堂学派の儒者である。履軒は自身中井履軒(一七三二~一八一七)は江戸時代後期

にすることにある。 仁」の用法を通じ、履軒の注釈態度の一端を明らかる)で仁の説明に用いられる「専言之仁」「偏言之

本稿の目的は、『論語逢原』(以下『逢原』と称す

であるという。ただしこれは、履軒以前に「専言」放たれ、自説を形成していった」様子を示す典型例放たれ、自説を形成していった」様子を示す典型例であるという。ただしていった」様子を示す典型例であるという。ただしていった」様子学の用語を使いなが、「集子学の用語を使いなが、「大学を表するという。ただしていった。「大学を表するという。ただしていった。「大学を表するという。ただしていった。「大学を表するという。

という枠組みで一括りに認識した上での指摘といえ「偏言」を用いた程伊川と朱子の用法を、「朱子学」

よう。

釈態度を正しく把握することはできないと考える。「専言」「偏言」の差異を考慮しなければ、履軒の注して認識した形跡が残されている。よって両者の

しかし履軒の注釈には、伊川と朱子の用法を区別

そこで本稿は、まず履軒の理解に従って伊川と朱

言」「偏言」に関する履軒の注釈態度とは、必ずし言」「偏言」に関する履軒の注釈態度とは、必ずしが如何なる態度でこれらの語を受容したかという問題について論じたい。具体的には、三者の用法の相違点と共通点とを明示することが本稿の課題である。違点と共通点とを明示することが本稿の課題である。違点と共通点とを明示することが本稿の課題である。違点と共通点とを明示する。

弘文館)に基づいている。 履軒『論語雕題 懐徳堂文庫本』(一九九六、 をお『論語』本文の引用及び書き下し文は、

吉 中川 井

# 一、程伊川の「専言」「偏言」

記す。 記す。 「専言」「偏言」の履軒以前の用法についてまず、「専言」「偏言」の履軒以前の用法について

「偏言」は、『新唐書』列伝第二「懿安郭太后伝」に「毋拒直言、勿納偏言(直言を拒むこと毋かれ、に「毋拒直言、勿納偏言(直言を拒むこと毋かれ、に「毋拒直言、勿納偏言(直言を拒むこと毋かれ、存が中正でないことば」の意味で一般に用いられていた言葉であった。これに対し「専言」は、管見の限り『周易程子伝』巻一の次の箇所が初出であり、

四者。 四者。 四者。 四德之元、猶五常之仁。偏言則一事、專言則包

(四德の元、猶ほ五常の仁のごとし。偏言すれ旦言

ば則ち一事、專言すれば則ち四者を包む。)

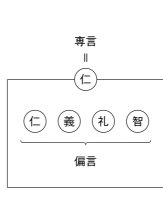
らを代表していう言葉としても用いられる。 るものの一事であると同時に、 並ぶ一概念としての元である。つまり元は、包まれ もう一つは「偏言」した場合であり、 場合であり、 元は二つのはたらきを有する。一つは「専言」した 伊 川に拠れば、 元・亨・利・貞という四者を包む元。 四 徳 (元・亨・ 四徳を内包し、 利 亨・利・貞と 貞 における

伊川の記述から窺える。(義・礼・智と並ぶ一概念としての仁)との想定が、義・礼・智という四者を包む仁)と、「偏言之仁」(仁・義・礼・智という。すなわち「専言之仁」(仁・共通するのだという。すなわち「専言之仁」(仁・共通するのだという。すなわち「専言之仁」(仁・共通するのだという。すなわち「専言之仁」との思述から窺える。

は、多義的な語が含む各概念同士の構造を示す役割「専言」「偏言」を用いた。つまり「専言」「偏言」おける、各はたらきの相対関係を説明するためにこのように伊川は、二つのはたらきを有する語に

のが、次の〈図1〉である。 を果たしている。この構造を仁に当てはめて示した

程伊川の「専言」「偏言」の構造〈図1〉概念図



る言葉と言うべきものであった。ただし換言すれば、 な多義的な語が含む、各概念の構造関係を説明す 伊川による「専言」「偏言」とは、仁や元のよう

伊川はあくまでも「仁」という枠組みにおける「専

二、朱子の「専言之仁」「偏言之仁」―

意味の規定

言之仁」と「偏言之仁」との相対的な関係を示した は言及していない。 のみであり、その枠組みに収められた意味について

これに対して朱子は、

伊川が示した構造を受容し

にあると考えられる。 題意識はまさにこの点、朱子が付与した意味の否定 言」の用法を明らかにすることであるが、履軒の問 に意味を与えた。本稿の主題は履軒の「専言」「偏 た上で、その構成要素たる「専言之仁」「偏言之仁」

るのは、その殆どが「愛之理」「心之徳」の解説と 子語類』巻二〇)である。 義する。そして朱子が「専言」「偏言」の語を用い いう文脈においてであった。例えば次の箇所(『朱 理、心之德也(仁は、愛の理、心の德なり)」と定 朱子は『論語集注』で、仁の意味を「仁者、 愛之

言則包四者」。故合而言之、 「愛之理」是「偏言則 一事」、「心之德」是「專 則四者皆心之德、

でである。) 一に為之主、分而言之、則仁是愛之理、義是宜 で愛の理」は是れ「偏言則ち一事」、「心の徳」 にで之を言へば、則ち四者を包む」なり。故に合 して之を言へば、則ち四者は皆な心の徳にして、 に之が主と爲り、分けて之を言へば、則ち仁は とれ愛の理、義は是れ宜の理、禮は是れ恭敬辭 是れ愛の理、義は是れ宜の理、禮は是れ恭敬辭 となぎと爲り、分けて之を言へば、則ち仁は とれ愛の理、義は是れ宜の理、禮は是れ恭敬辭 という。故に合

を整理し、各部門に分けて編纂したものであるが、『朱子語類』は宋の黎靖徳が朱子と門弟との問答

本書では「専言」が四十八例、「偏言」が四十九例

朱子は彼の思想体系における仁の位置について、公徳」が「専言之仁」を意味することが述べられる。用いられる。

造を用いて説明した。ここにおいて朱子は、それま

(「心之徳」)でもあることを、「偏言」「専言」の構

理を含んだ愛(「愛之理」)であり、また本来的具徳

づく意味を規定したといえる。 之仁」「偏言之仁」に対して、自身の思想体系に基で両者の位置を示し合うのみで完結していた「専言

「義・礼・智・信と並ぶ一概念としての仁」というも伊川は「仁・義・礼・智という四者を包む仁」と、が公理を含んだ愛であり、また本来的具徳であるとが公理を含んだ愛であり、また本来的具徳であるとが公理を含んだ愛であり、また本来的具徳であるという任の二つのはたら川のいう「専言」「偏言」という仁の二つのはたらしかし履軒の問題意識に従って述べるならば、伊

構造を示したにすぎない。

味を当てはめるか、という差異があった。言」の用法には、構造のみを示すか、その構造に意いえよう。このように、伊川・朱子の「専言」「偏いえよう。このように、伊川・朱子の「専言」「偏いるように、特別のいう仁のはたらきを受容するこ

それは、「専言」「偏言」が理気論を基にした価値付見たとき、両者の用法に共通した重要な特徴がある。その一方で、「専言」「偏言」を訓詁の用語として

れている。 よる朱子学用語の換骨奪胎―」で次のように説明さ吉信「「専言」「偏言」から「泛言」へ―中井履軒に与的な言葉だということである。この特徴は、湯城

事物に存在する」とその具象性を強調するが、 として抽象理論を振り回すのを憚った朱子は、 物を成り立たせている原理)を説いた。 周知のように、朱子は、 うことである。 識されている。そのような「理」レベルの仁の て包括性を有するという場合、当然「理」が意 る一切の事物)と対照して形而上の理(その事 ているのであろう。 ている。仁は、徳の最上位に位置するものとし 一方ですべてを包み込む絶対的理の存在を説い 純粋さ」を表す言葉として「専」が用いられ 理は気を離れては存在しない」「理はすべての 」と違い、「専」は価値付与的な言葉だとい つまり、単なる包括を表す 形而下の気(目に見え 儒者

> よ子が用いる訓詁の用語には、「専言」「偏言」の 無子が用いる訓詁の用語には、「専言」「偏言」の 価値付与が意識された言葉としており、筆者もまた (室) の意見に賛同する。

一方同論考では、こうした「専言」「偏言」に内

ことに、筆者は賛同しない。
用語を「換骨奪胎」したという主張の根拠に据える異を価値判断の有無に見出し、これを履軒が朱子学と主張される。履軒と朱子の「専言」「偏言」の差義・包括的」、「狭義・限定的」を示すようになった

う点である。 「専言」「偏言」に価値判断が含まれるか否か、といよって次節で特に問題となるのは、履軒の用いる

### 三 履軒の 「専言之仁」「偏言之仁\_

## 意味規定への批判

こで三者に共通する用法が確認されたとき、履軒の その上で、履軒の用法に伊川・朱子と共通する用法 われる。 子学からの脱却を意味しないことが明示されると思 用いる「専言之仁」「偏言之仁」とは、必ずしも朱 が見出されるか否か、という点に言及してゆく。こ 偏言之仁」について朱子との相違点を整理する。 以下ではまず、中井履軒が用いた「専言之仁」

問題である。 することと、朱子の解釈を受容することとは異なる |専言」 | 偏言」について伊川のいう構造関係を受容 朱子と履軒の相違点に関して、先に述べたように

以下 論語 孔子曰、殷有三仁焉。 【集注】三人之行不同、 〈微子第十八〉

『論語逢原』の引用時は同様

する

「論語」

本文、『論語集注』の記述を併記する。

微子去之、箕子爲之奴、比干諫而死。

此の三人の者、各其の本心を得。故に同じく之 此三人者、各得其本心、故同謂之仁。 て其の心の徳を全くすること有り。楊氏曰はく 故不咈乎愛之理、而有以全其心之德也。楊氏曰、 は諫めて死す。孔子曰はく、殷に三仁有り。) の意より出づ。故に愛の理に味らずして、 (三人の行同じからざれども、同じく至誠惻怛 (微子は之を去り、箕子は之が奴と爲り、比干 而同出於至誠惻怛之意。

【逢原】此專言之仁矣。 謂其所爲、 合于道理而

るのが次の記述である(『論語逢原』

の記述に対応

容し、さらに朱子の解釈を否定する態度が見出され

この二様の問題について、

履軒が伊川の用法を受

を仁と謂ふ、と。)

らず。 ずして何ぞや。) 註は乃ち偏言の仁を以て解と作すも、 を通同して言を爲すは、偏言の仁と同じからず。 至誠惻怛、心之德、愛之理、非偏言而何。 之仁不同。 て德全く、復た遺憾無き者を謂ふ。是れ仁義 、此れ專言の仁なり。 至誠惻但、 註乃以偏言之仁作解、 心の徳、 其の爲す所、 愛の理は、 不可從。 道理に合し 從ふべか 偏言に非

無復遺憾者。

是通同仁義爲言者、

與偏言

よう。

ここで履軒は、「心の徳」「愛の理」をいずれも
に否定する。同時に、「専言」「偏言」という観点そ
に否定する。同時に、「専言」「偏言」という解釈を明確
に否定する。同時に、「本子の〈「専言之仁=心之

言語之間者已。 之教並行而不相悖也。是其理學之説、欲瞭然於足以盡一切。偏言足以與衆德對立。庶足以孔孟宋儒又欲合二者之異、乃造專言偏言之目。專言宋儒又欲合二者之異、乃造專言偏言之目。專言

は受容するのである。

祖徠は孔孟の教えが本来異なる性質を有するという登寄するのである。これに対して、履軒は朱子を批下言葉と批判する。これに対して、履軒は朱子を批た言葉と批判する。これに対して、履軒は朱子を批ける中で「偏言」を用いるように、その観点自体がある。

こうしたことを踏まえ本稿が問題とするのは、履

に述べている。

したことで知られる荻生徂徠は

この記述と比較して、

例えば朱子学を厳しく批判

『辨道』で次のよう

らんと欲する者のみ。)

この問いの答えが前者であることを示す根拠に、次義・狭義を示す用語であるのかという点であった。語であるのか、それとも価値判断を含まず、単に広軒が用いる「専言」「偏言」とは価値判断を含む用

の記述がある。

は、其れ仁を爲るの本か。)〈学而第一〉 「一次の本か/其れ仁を爲るの本か。〉〈学而第一〉 「一次の本的、其の人爲るや孝弟。而して上を 別すを好む者は、鮮し。上を犯すを好まず。而 して亂を作すを好む者は、未だ之れ有らざるな り。君子は本を務む。本立ち而して道生ず。孝 弟なる者は、其れ仁の本と爲すか/其れ仁を爲 ずの本か/其れ仁を爲るの本か。〉〈学而第一〉

根本既立、則其道自生。若上文所謂孝弟、乃是行仁。…(中略)…言君子凡事專用力於根本、《集注》仁者、愛之理、心之德也。爲仁、猶曰

学者此に務むれば、則ち仁道此れより生ずるなの所謂孝弟のごときは、乃ち是れ仁を爲すは、猶に仁を行ふと曰ふがごとし。…(中略)…言ふほ仁を行ふと曰ふがごとし。…(中略)…言ふほ仁を行ふと曰ふがごとし。…(中略)…言ふほ仁之本、学者務此、則仁道自此而生也。

す。是れ外に施行する者を謂ふ。意頗る汎し。(仁字は、上文の上を犯し亂を作すと相ひ照ら於外者。意頗汎。非在性中討論。

性の中に在りて討論するに非ず。)

言」「偏言」の両用法を含むものと解釈するのに対解釈を批判している。朱子がここでの「仁」は「専ないが、「愛之理」「心之徳」を手掛かりに朱子の引用部の『逢原』に「専言」「偏言」は用いられ

主張する。

とする。 く、「性の中に在」る仁については語られていない 履軒はここで述べられる仁の意味は「頗る汎」

なく、「専言之仁」としてのみ判断すべきであると すなわち履軒は、ここでの仁は「偏言之仁」では 並ぶ一概念としての仁を「偏言之仁」と呼んだ。 して既に見たように、伊川や朱子は義・礼・智と る理であり、「仁・義・礼・智」の四者を指す。そ 朱子学における「性」とは人間に元々備わってい

切り離して捉えることはできない。『逢原』におけ ように、伊川が用いる「性」の概念と理気論とは 合を保ったままに受容したことを示している。 は、履軒が「偏言之仁」という概念を理気論との結 るこうした朱子学的な意味での「偏言之仁」の用例 さらに次の『逢原』の記述にも、気に対して理を 伊川が述べた「性即理」という言葉が端的に示す

> 藝に游ぶ)〈述而第七〉 (子曰はく、 【論語】子曰、志於道、據於德、依於仁、游於藝。 道に志し、 徳に據り、仁に依り、

心德之全也。功夫至此、而無終食之違、 【集注】 依者、不違之謂。仁、 則私欲盡去、 而

之熟、無適而非天理之流行矣。 (依とは、違はざるの謂なり。仁は、則ち私欲

盡く去りて、心の德の全きなり。 して、適くとして天理の流行に非ざる無し。) て、食を終ふるの違ひ無ければ、 則ち存養の熟 功夫此に至り

【逢原】依、倚也。謂相倚而行也。

也。存心於愛物。 仁偏以行而言。是偏言之仁。寛厚愛利之類、 依は、 倚なり。 相ひ倚りて行ふを謂ふ 亦類也。

なり。

是

するを存す。亦た類なり。) 仁なり。寛厚愛利の類、是れなり。 仁偏るとは行ひを以て言へばなり。 是れ偏言 心に物を愛

響が見られる。

実現することに重きを置く、という伊川の思想の影

理に合して德全く、復た遺憾無き者」、すなわち道 対応する。履軒は「専言之仁」を「其の爲す所、道

ず、とにかく仁に寄り添おうという意思をもった行 に当てはめる。 のが仁であると考え、そうした行いを「偏言之仁」 つまり履軒は、仁の方向を向こうとした行いそのも 結果としてそれが道理に適ったものであるかを問 い、それが「仁に依る」ということだと履軒はいう。

いうような「仁に違わない」ことを指すのではない。

ここで孔子がいう「仁に依る」とは、『集注』の

この記述は、先に引用した「専言之仁」の記述に

き行いを指すと履軒はいう。 を指すが、「専言之仁」は理想的な、本来目指すべ 之仁」に当てはめたとき、「偏言之仁」は単に行動 がないというような、理想的な行いであるとする。 理に適い、徳をそなえ、また残念に思うようなこと 専言之仁」「偏言之仁」とは「広義」「狭義」の区 つまり「行い」という観点を「専言之仁」「偏言 すなわち履軒のいう

分に留まらず、あくまでも「偏言之仁」の果てに目

れる。 指すべき「専言之仁」がある、という価値判断が前 軒を貫く「専言」「偏言」の用法の共通点が見出 提として存在するのである。ここに伊川、 朱子、

規定するか。 身は、「専言之仁」「偏言之仁」にどのような意味 し、朱子がそこに当てはめた意味を否定した履軒自 では、伊川の用法を価値判断を保ったままに受容

言」に当てはめたものと捉えるべきであろう。 あくまでも「仁の行い」という観点を「専言」「偏 して徳全く、復た遺憾無き者を謂ふ」という規定は 以て言う」「此れ專言の仁。其の爲す所、道理に 覆うことができない。よって「仁の偏るは 「心之徳」「愛之理」が「偏言」であるという主張を によるもののみである。しかしこの記述に従って を規定するような記述は、先に見た「行い」の観点 「偏言之仁」を「行い」と捉えたとき、朱子のいう 『逢原』において「専言之仁」「偏言之仁」の意味

『論語逢原』における仁の扱われ方を次のように説字野田尚哉「中井履軒『論語逢原』の位置」では、そが、履軒の「仁」に対する姿勢であったのだろう。に意味を規定していないことになる。しかしこれこたのみであり、自身では「専言之仁」「偏言之仁」

このように考えると、履軒は朱子の解釈を否定し

『論語逢原』を精査してみればわかることであるが、〈仁とはそもそも何であるのか〉を積極的に語り出してこようとするような解釈とは、履軒は全く無縁である。語用論的視点に立ち仁履軒には、仁の本質を規定するような解釈とは、にの本質を規定するような解釈とは、の本質を規定するような解釈とは、りと認識されているからである。

原理的に不可能である。していないのだから、読者による明確な意味規定は

だろう。

「論語」に対する臆見的解釈からの脱却を試みたのではめることによってしか仁を説明しないことで、意味を規定せず、「専言」「偏言」という構造に当を臆見的なものとして否定した。そして自身もまたを問見

### おわりに

き同士の相対関係を示した。 を同士の相対関係を示した。 を同士の相対関係を示した。 を同士の相対関係を示した。 を同士の相対のの一事」という仁のはたらあの」と「包まれるものの一事」という仁のはたらむ断に基づきながら、この二語によって「四者を包むはつて説明した。 を同士の相対関係を示した。

付与した。このように伊川と朱子の用法は同じ構造「心之徳」、「偏言之仁」に「愛之理」という意味を、朱子はこの構造を基盤として、「専言之仁」に

は一定しない。つまり孔子その人が仁の意味を規定

論語

にお

いて、

孔子が仁を問われた際の対応

いる。質的な意味を規定するか否か、という点で異なっての枠組みを持ちながらも、仁の二つのはたらきに本

優軒の注釈もまた、両者と同様に理気論的な価 履軒の注釈もまた、両者と同様に理気論的な価 という意味規定については批判し、自身 で之理」という意味規定については批判し、自身 もまた意味規定にあたる言葉を与えないのである。 すなわち結果として、履軒の「専言之仁」「偏言之 すなわち結果として、履軒の「専言之仁」「偏言之 というまで規定にあたる言葉を与えないのである。 なまた意味規定にあたる言葉を与えないのである。 といえないのである。

は、履軒の折衷的態度を顕著に示すものであったこは、履軒の折衷的態度を顕著に示すものであったこまた、こうした「専言之仁」「偏言之仁」の用法

ととしたい。

\*

とし、ここに朱子学派との差異を見出している。た直にして自然な理解をしようとするもの」であった度とは「『論語』に対して無理な解釈を加えず、率加地伸行氏は、履軒の『論語』に対する根本的態とを付け加えておきたい。

ばれる儒者たちとは一線を画する。 とは、本稿で確認してきたことからも明らかである。 ただし履軒は、こうした根本的態度を有した一方 で、慎重な検討の上「専言」「偏言」という伊川を 源流とした用語については受容する。こうした態度 源流とした用語については受容する。こうした態度 が、たとえば「専言」「偏言」の観点そのものを拒 は、たとえば「専言」「偏言」の観点そのものを拒 は、れとえば「専言」「偏言」の観点そのものを拒 は、れる儒者たちとは一線を画する。

た解釈の具体的な様子については、別稿で論ずるこ継承したとも言うべきものとなるのである。こうしば、しばしば履軒の仁解釈は、「朱子学的解釈」をそれゆえ彼ら古学派との比較において述べるなら

すべて歴史的仮名遣いとし、漢字表記は旧字体とた。なお引用に際しては、本文及び書き下し文は語集注』本文は②、書き下し文の引用は③に拠った。なお引用に際しては、本文及び書き下し文、『論語ののでは、本文の引用は次の①に拠った。また『論本稿における『論語』本文及び書き下し文、『論本稿における『論語』本文及び書き下し文、『論書

がある。した。句読点などについては、一部改めたところ

①中井履軒『論語雕題』懐徳堂文庫本』一九九六、

②『朱子全書 第六冊』二〇〇二、上海古籍出吉川弘文館

版社

土田健次郎訳注『論語集注4』二〇一五、平凡社

本稿は「二○一八年度中国文化学会大会」におけ

パス)。当日ご意見・ご質問を下さった方々に謝(二〇一八年六月三〇日、山形大学小白川キャン

意を表したい。

(1) 湯城吉信「「専言」「偏言」から「泛'(注)

集』二〇〇六、研文出版)七一〇頁。(『中国学の十字路―加地伸行博士古希記念論―中井履軒による朱子学用語の換骨奪胎―」へ場城吉信「「専言」「偏言」から「泛言」へ

(2) 同上、七〇三頁。

題となる点にのみ焦点を当て、概説している。特色を詳細に論じている。本稿は同研究を参特色を詳細に論じている。本稿は同研究を参い、伊川と朱子の「専言」「偏言」の用法やの「中国哲学史』、二〇一八)

詳しくは(注9)を参照されたい。と対応する用語としての「専言」は見えない。(4)「専ラ〜言フ」の形は散見されるが、「偏言」

(6) 「仁」「元」に二つのはたらきを見出すことは局)六九七頁。

伊川の解釈であり、必ずしも広く認められた

-100 -(13)

一例である。 徐の記述は、こうした見方に反対する立場のものではない。本稿第三節で引用した荻生徂

- (7) 『論語集注』学而篇、第二条。
- 二〇〇二)六九三頁。
  (8) 『朱子全書 第十四冊』(上海古籍出版社、)
- われる例のみを数えた。除いたのは①「夫(9) 「専言」は、仁についていう専門の用語と思

子答葉公之問政者、専言其效」(論語二十五、

13

るとき「専言之則道」という用語の中で用い也」(易四、乾上篇)のように、天を説明すいられている例、また②「夫天、専言之則道子路篇)のように「専ラ~言フ」の形で用

例確認できる。られる例である。なお、「専言之則道」は六

(10) 『朱子・王陽明』(世界の名著・続四、中央公

一中井履軒による朱子学用語の換骨奪胎─」(11) 湯城吉信「「専言」「偏言」から「泛言」へ るだ 一力七四)二○○頁参照

集』研文出版、二〇〇六)七〇六頁。(『中国学の十字路―加地伸行博士古希記念論

12

- 「中言」「偏言」を採択する過程があったと判にも「作」の説明に用いたのは伊川であった。したがって「仁」の説明に「専言」を採択したっ。ただし、たとえば孔穎達『五経正義』における「対文」「散文」のような構造関係を示されて、「中言」「偏言」のような構造関係を示す用語は存在したのであり、伊川にもまたす用語は存在したのであり、伊川にもまた。したがって「中言」「偏言」を採択する過程があったと判した。

履軒は「愛之理」「心之徳」のみでなく、「至断することは不自然でないと思われる。

14

加えたい。

加えたい。

ないがあることから、履軒は〈説明される。この点については、稿を改めて検討をれる。この点については、稿を改めて検討をがる。この点については、稿を改めて検討をがした。

ないずれも朱子が仁について説明を

誠惻怛」をも「偏言」としている。

併記され

本思想全集刊行会)二二頁。本思想全集刊行会)二二頁。 本思想全集 第七巻』(一九三一、大日(15)『論語逢原』微子篇、第一条。

19

本』(一九九六、吉川弘文館)の読法に拠っ(17) 引用部の書き下しは『論語雕題』懐徳堂文庫本思想全集刊行会)二二頁。

仁之本與」のようになるであろう。また「其務む。本立ちて道生ず。孝弟なる者は、其爲む者は、未だ之れ有らざるなり。君子は本をは鮮し。上を犯すを好まずして亂を作すを好の人と爲りや孝弟にして、上を犯すを好む者

23

(『懐徳』 六二号、

一九九四)六〇頁

の位置

爲仁之本與」については次注を参照されたい。

のを併記した。『集解』では「其れ仁の本と原』に加えて『論語集解』・『論語集注』のもれる「其爲仁之本與」については、『論語逢) 引用部の書き下しについて、特に読法の分か

爲すか」、『集注』では「其れ仁を爲すの本か」、

『逢原』では「其れ仁を爲るの本か」となる。

討を加える必要がある。外者」との関わりについては、稿を改めて検を用いている。「施行之仁」と「是謂施行於行之仁」(『論語逢原』衛霊公篇)という言葉履軒は「専言之仁」「偏言之仁」の他に「施

(22) 宇野田尚哉「中井履軒『論語逢原』(21) 『論語逢原』述而篇、第六条。

はない。通例に従うならば「有子曰はく、其たが、これは必ずしも広く認められたもので

頁。なお、ここで議論の対象とされる「朱子研究論集 第一輯』一九八五、大阪大学)九研究論集 第一輯』一九八五、大阪大学)九世の論語集原』につい加地伸行「中井履軒の『論語逢原』につい

言で力える少男女者名

- 98 **-**

山を指している。

### 中井履軒『論語逢原』における「専言之仁」「偏言之仁」

### 佐藤秀俊

### Considering the Usages of "zhuan yan zhi ren" and "pian yan zhi ren" in *Rongohougen* by Nakai Riken

### SATO Hidetoshi

中井履轩是活跃于江户时代末期的一位怀德堂学派的儒学家。履轩把自己的经学研究总结在《七经逢原》,而把对论语的注释总结在《论语逢原》之中。而本文的目的,是沿用《论语逢原》之中有关"仁"的解释,探明有关"专言之仁"与"偏言之仁"的用法。

汤城吉信指出,履轩的"专言之仁"与"偏言之仁"的用法与朱子学传统用语的含义不一。它是从朱子学的桎梏中解放出来,成自家之言的一个典型。只是,在履轩之前,程朱关于"专言"与"偏言"的用法是在朱子学这一总体的框架下的理解。

但是笔者认为,履轩关注的是对程朱用法的附加的领域进行批判。如若不对程朱的"专言"与"偏言"的不同进行充分认识的话,便无法形成对履轩的注释的正确理解。

因此,本文首先会以履轩的角度出发,论述其理解与程朱的"专言"与"偏言"的差异。并在此基础上,分析履轩一面上否定朱熹的附加用法("心之德""爱之理"的定义),另一面却沿用程伊川的用法("包四者"与"一事")的原因。

从结论上说,根据履轩对"专言之仁"与"偏言之仁"用例注释的态度来看,笔者认为这并不意味着履轩完成了对朱子学的彻底分离。

关键词:《论语逢原》,专言,偏言,懷徳堂,折衷学